

# الحياة قریب الإيمان

تألیف

أسماء بنت راشد الرويشد

مصدر هذه المادة :

الكتیباة الیمنیة  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



دار العطاء للنشر

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على محمد ﷺ، أما

بعد:

فإن للخير والشر معان كامنة في النفس تعرف بعلامات  
وسمات دالة كما قال الشاعر:

لا تسأل المرأة عن أخلاقه في وجهه شاهد من الخبر  
فمن سمات الخير: الدعة والحياء والكرم.

ومن سمات الشر: القحة والبذاء واللؤم.

حياءك فاحفظه عليك وإنما يدل على فعل الكريم حياؤه  
إن الحياء علامة تدل على ما في النفس من الخير، وهو أمارة  
صادقة على طبيعة الإنسان، فيكشف عن مقدار إيمانه وأدبه؛ فحينما  
ترى إنساناً يشمئز ويتحرج من فعل ما لا ينبغي فاعلم أن فيه خيراً  
وإيمانًا بقدر ما فيه من ترك للقبائح.

ما الحياء وما حقيقته؟

الحياء: خلق يبعث على فعل كل مليح وترك كل قبيح؛ فهو  
من صفات النفس المحمودة التي تستلزم الانصراف عن القبائح  
وترکها، وهو من أفضل صفات النفس وأجلها، وهو من خلق  
الكرام وسمة أهل المروءة والفضل.

ومن الحكم التي قيلت في شأن الحياء: «من كساه الحياء ثوبه  
لم ير الناس عيه».

## الحياء قرين الإيمان

---

لذلك فعندما نرى إنساناً لا يكترث ولا يبالي فيما يبدر منه من مظاهره أو قوله أو حركاته يكون سبب ذلك قلة حيائه وضعف إيمانه كما جاء في الحديث: «إذا لم تستح فاصنع ما شئت»<sup>(١)</sup>.

وقد قال الشاعر:

إذا رزق الفتى وجهًا وفاحًا تقلب في الأمور كما يشاء  
فما لك في معاتبة الذي لا حياء لوجهه إلا العناء  
قال أبو حاتم: «إن المرء إذا اشتد حياؤه صان عرضه ودفن  
مساوية ونشر محاسنه».

**والحياء:** من الأخلاق الرفيعة التي أمر بها الإسلام وأقرها ورغب فيها. وقد جاء في الصحيحين<sup>(٢)</sup> قول النبي ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، أفضليها لا إله إلا الله، وأدنىها إماتة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان».

وفي الحديث الذي رواه الحاكم وصححه على شرط الشيفيين: «الحياء والإيمان قرنا جمِيعاً، فإذا رفع أحدهما رفع الآخر».

**والسر في كون الحياء من الإيمان:** أن كلاًّ منهما دافع إلى الخير صارف عن الشر مبعد عنه؛ فالإيمان يبعث المؤمن على فعل الطاعات وترك المعاصي والمنكرات، والحياء يمنع صاحبه من التفريط في حق الرب والتقصير في شكره، وينع صاحبه كذلك من فعل القبيح أو قوله اتقاء الذم والملامة.

---

(١) البخاري (١٩٦/٧).

(٢) البخاري (١/٧٥)، مسلم (٤/٢).

وربَّ قبيحة ما حال بيني وبين ركبها إلا الحباء  
وقد قيل: «الحياء نظام الإيمان، فإذا انخل نظام الشيء تبدد ما  
فيه وتفرق».

فالحياء: ملازم للعبد المؤمن كالظل لصاحبه وكحرارة بدنـه؛  
لأنـه جزء من عقـيدته وإيمـانـه، ومن هـنا كانـ الحـباء خـيراً ولا يـأتي إـلا  
بالـخير، كما في الصـحـيـحـيـن عن النـبـي ﷺ: «الـحـباء لا يـأتي إـلا  
بالـخـير»<sup>(١)</sup>، وفي روـاـيـة مـسـلـمـ: «الـحـباء خـيرـ كـلـهـ»<sup>(٢)</sup>.

وفي الصـحـيـحـيـنـ: أنـ النـبـي ﷺ مـرـ عـلـى رـجـلـ يـعـظـ أـخـاهـ فـي  
الـحـباءـ — أـيـ يـعـاتـبـهـ؛ لأنـهـ أـضـرـ بـهـ — فـقـالـ لـهـ الرـسـول ﷺ: «ـدـعـهـ فـإـنـ  
الـحـباءـ مـنـ الإـيمـانـ»<sup>(٣)</sup>؛ فـقـدـ أـمـرـ الرـسـول ﷺ ذـلـكـ الرـجـلـ أـنـ يـتـرـكـ  
أـخـاهـ وـيـقـيـهـ عـلـى حـيـائـهـ وـلـوـ مـنـعـ صـاحـبـهـ مـنـ اـسـتـيـفـاءـ حـقـوقـهـ؛ إـذـ  
ضـيـاعـ حـقـوقـ الـمـرـءـ خـيرـ لـهـ مـنـ أـنـ يـفـقـدـ حـيـاءـ الـذـيـ هـوـ مـنـ إـيمـانـهـ  
وـمـيـزةـ إـنـسـانـيـتـهـ وـخـيـرـيـتـهـ.

ورـحـمـ اللـهـ اـمـرـأـ كـانـتـ فـقـدـتـ طـفـلـهـاـ فـوـقـتـ عـلـى قـوـمـ تـسـأـلـهـمـ  
عـنـ طـفـلـهـاـ، فـقـالـ أـحـدـهـمـ: تـسـأـلـ عـنـ وـلـدـهـاـ وـهـيـ تـعـطـيـ وـجـهـهـاـ؟ـ؟ـ!  
فـسـمـعـتـهـ فـقـالـتـ: لـأـنـ أـرـزـأـ فـيـ وـلـدـيـ خـيرـ مـنـ أـرـزـأـ فـيـ حـيـائـيـ أـيـهـاـ  
الـرـجـلـ.

سـبـحـانـ اللـهـ ... أـيـنـ هـذـهـ الـمـرـأـةـ مـنـ نـسـاءـ الـيـوـمـ، تـخـرـجـ الـمـرـأـةـ  
كـاـشـفـةـ وـجـهـهـاـ مـبـدـيـةـ زـيـنـتـهـاـ لـاـ تـسـتـحـيـيـ مـنـ اللـهـ وـلـاـ مـنـ النـاسـ،

(١) البخاري (١٥١/١٢)، مسلم (٦/٢).

(٢) مسلم (٧/٢).

(٣) البخاري (١٥١/١٢)، مسلم (٦/٢).

## الحياء قرين الإيمان

---

أضاعت ديها وخسرت إيمانها، ولنن كانت تلك المرأة قد أضاعت ولدها فعند الله لها العوض والأجر، أمّا المرأة التي أضاعت حياءها وإيمانها فما أعظم الخسارة وما أسوأ العاقبة.

وصدق الشاعر حين قال:

فتاة اليوم ضيّعت الصوابا  
وألقت عن مفاتنها الحجابا  
فلم تبدي حياء من رقيب  
ولم تخش من الله الحسابا  
إذا سارت بدت ساق وردف  
وإن جلست ترى العجب  
بربك هل سالت العقل يوماً  
أهذا طبع من رام الصوابا  
أهذا طبع طالبة لعلم  
إلى الإسلام تنتسب انتسابا  
فما كان التقدم صبغ وجه  
وما كان السفور إليه بابا  
شباب اليوم يا أخي ذئاب  
وطبع الحمل أن يخشي الذئابا  
حياء أم ضعف إيمان؟

إن انقباض النفس عن الفضائل والانصراف عنها لا يسمى حياء؛ فخلق الحياة في المسلم غير مانع له من أن يقول حقاً أو يطلب علمًا أو يأمر بمعرفة أو ينهي عن منكر؛ فإذا منع العبد عن فعل ذلك باعث داخلي فليس هو حياءه، وإنما هو ضعف إيمانه وجبنه عن قول الحق: ﴿وَاللَّهُ لَا يَسْتَحِي مِنَ الْحَقِّ﴾ [الأحزاب: ٥٣] فهذا النبي ﷺ مع شدة حيائه فإنه لم يكن يسكت عن قول الحق؛ بل كان يغضب غضباً شديداً إذا انتهكت محارم الله؛ فمن ذلك أن أسامة بن زيد حب رسول الله وابن حبّه حين شفع في حد من الحدود الشرعية، لم يمنع النبي ﷺ حياؤه أن يقول لأسامة في غضب:

«أتشفع في حد من حدود الله يا أسامه، والله لو سرقت فاطمة لقطعت يدها»<sup>(١)</sup>.

ولم يمنع الحياءُ أم سليم الأنبارية من أن تقول: يا رسول الله، إن الله لا يستحيي من الحق فهل على المرأة من غسل إذا احتلمت؟ فيقول لها ولم يمنعه الحياء في بيان العلم: «نعم، إذا رأت الماء»<sup>(٢)</sup>.

لذا فالحياء لا يمنع صاحبه من الاستفسار والسؤال عما جهل من أمور الدين وما يجب عليه معرفته؛ وقد قيل: «لا يتعلم العلم مستحي ولا مستكبر».

وهناك من النساء من يمنعها حياؤها بزعمها من ترك بعض العادات المحرمة التي اعتادت عليها في مجتمعها مثل مصافحة الرجال الأجانب والاختلاط بهم، فلا تتحجب من أقارب زوجها، ولا تمنع من دخولهم عليها في بيتها حال غياب زوجها محتاجة بأنها تستحيي منهم ومن مخالفتها عادات مجتمعها، والنبي ﷺ يقول: «إياكم والدخول على النساء»<sup>(٣)</sup>، والمراد غير ذوات الحرم وقال ﷺ: «لا أمس أيدي النساء»<sup>(٤)</sup>.

فإذا كان خير الخلق لا يصافح نساء الصحابة وهن صاحبات وفي خير القرون فما بال رجال ونسوة في عصر كثرة الشر وأهله أصبحوا لا يرون في المصافحة بأساساً؛ متحججين بأن قلوبهم تقية

(١) البخاري (٣٨/١٤).

(٢) البخاري (٣٠٨/١)، مسلم (١٨٢/٣).

(٣) البخاري (١١٤/١٠)، مسلم (١٢٧/١٤).

(٤) صحيح الجامع رقم (٧٠٥٤).

## الحياء قرين الإيمان

ونفوسهم نقية؟ والرسول ﷺ حذر من مس النساء فقال: «لأن يطعن في رأس أحدكم بمحيط من حديد خير من أن يمس امرأة لا تحل له»<sup>(١)</sup>.

ومن الناس من يتסהّل في إقامة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بحجّة أنه يستحبّي من الإنكار على الناس، ومن ذلك ما يفعله بعض الناس من محاملة بعضهم البعض في سماع الغيبة أو غيرها من المنكرات أو رؤيتها؛ فهذا جبن مذموم كل الذم، وصاحبـه شريك في الإثم إن لم ينكر أو يفارقهـم.

والله عز وجل يقول: «كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَوْمِنُونَ بِاللَّهِ» [آل عمران: ١١٠].

وقد حذرنا رسول الله ﷺ من التساهـل في الأمر بالمعروف والنـهي عن المنـكر فقال: «والـذي نـفسي بيـده، لـتأمـرنـ بالـمعروفـ ولـتنـهـونـ عنـ المـنـكرـ أوـ لـيوـشـ肯ـ اللـهـ أـنـ يـبـعـثـ عـلـيـكـمـ عـقـابـاـ مـنـ ثـمـ تـدـعـوهـ فـلاـ يـسـتـجـابـ لـكـمـ»<sup>(٢)</sup>.

وينقسم الـحـيـاءـ منـ حـيـثـ الأـصـلـ إـلـىـ قـسـمـيـنـ:

١ - حـيـاءـ فـطـريـ غـرـيـزـيـ . ٢ - حـيـاءـ مـكـتـسـبـ .

قال القرطيـيـ: الـحـيـاءـ المـكـتـسـبـ هوـ الـذـيـ جـعـلـهـ الشـارـعـ منـ إـيمـانـ غـيـرـ أـنـ كـانـ فـيـهـ غـرـيـزـةـ الـحـيـاءـ فـإـنـاـ تعـيـنـهـ عـلـىـ المـكـتـسـبـ، وـقـدـ يـتـبـعـ بـالـمـكـتـسـبـ حـتـىـ يـصـيرـ غـرـيـزـيـاـ. وـهـذـاـ قـوـلـ صـحـيـحـ وـمـعـلـومـ

(١) صحيح الجامع.

(٢) مـسـنـدـ إـلـيـمـامـ أـحـمـدـ (٥٣٧/٦).

بالتجربة في مجال التربية؛ فإن المتربي قد يكون في بدايته لا يملك حياءً غريزياً، أو أن عنده حياءً غريزياً ناقصاً، ثم ينشأ في جو ينمي بوعث الحياة في قلبه ويدله على خصال الحياة؛ فإن هذا المتربي سيكتسب الحياة شيئاً فشيئاً، ويقوى الحياة في قلبه بالتوجيه والتربي حتى يصبح الحياة خلقاً ملازماً له، وقد قال بعض الحكماء: «أحيوا الحياة بمحالسة من يستحيا منه». وهذا الكلام بديع المعنى بعيد الفقه؛ حيث إن كثرة محالسة من لا يستحيا منه، لوضاعته أو حقارته أو قلة قدره ومرءوته - تخلق في النفس نوعاً من التحسس معهم، ثم إن قلة قدرهم عنده يجعله لا يستحبى منهم فيصنع ما يشاء بحضوره هذه الجماعة؛ فتضعف عنده خصلة الحياة شيئاً فشيئاً فيتعود أن يصنع ما يشاء أمام الناس جمِعاً.

أما محالسة من يستحيا منهم لصلاحهم وعلو قدرهم: فإنهما تحيي في القلب الحياة، فيظل الإنسان يراقب أفعاله وأقواله قبل صدورها حياءً من يحالسه، فيكون هذا خلقاً له ملازماً فتتعود نفسه إitan الخصال الحمودة ومحابية وكراهية الخصال المذمومة.

**الحاصل:** أن محالسة الأختيار تقوى الحياة المكتسب وتنمية، أما محالسة الأرذال فإنهَا تحول بين العبد وبين اكتساب الحياة.

### والحياة أنواع:

- ١ - الحياة من الله.
- ٢ - الحياة من الملائكة.
- ٣ - الحياة من الناس.
- ٤ - الحياة من النفس.

١ - الحباء من الله: قال الله تعالى: «أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرَى» [العلق: ١٤]، وقال تعالى: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ» [الأనعام: ٩١].

فتجرؤ العبد على العاصي واستخفافه بالأوامر والنواهي الشرعية يدل على عدم إجلاله لربه وعدم مراقبته له.

فالحياء من الله يكون باتباع الأوامر واحتساب النواهي. وفي الحديث الذي رواه الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال لنا رسول الله ﷺ: «استحيوا من الله حق الحياة». قال: قلنا: يا رسول الله، إننا نستحيي والحمد لله، قال: «ليس ذلك، ولكن من استحي من الله حق الحياة فليحفظ الرأس وما وعى، ولويحفظ البطن وما حوى ، وليدرك الموت والبلى، ومن أراد الآخرة ترك زينة الدنيا، فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياة»<sup>(١)</sup>.

معنى الحديث: «استحيوا من الله حق الحياة» أي استحيوا من الله قدر استطاعتكم؛ لأنه من المعلوم أن الإنسان لا يستطيع أن يقوم بكل ما عليه تماماً كاملاً، ولكن كل على حسب طاقته ووعيه، قال تعالى: «فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ» [التغابن: ١٦].

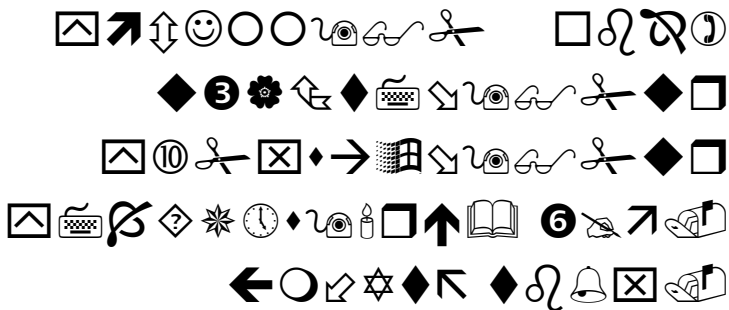
(قال: قلنا: إننا نستحيي والحمد لله) أجبوا بذلك لأنهم قصدوا أنهم يفعلون كل ملigh ويتركون كل قبيح على حسب استطاعتهم، فرد عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ليس المقصود هذا العموم؛ لأن هناك شروطا للحياة حق الحياة فليس

(١) مسنـد الإمام أحمد (١/٦٤٠)، والترمذـي (٦/٣١١).

الأمر كما يظنو ولكن حقيقة ذلك:

١ - «أن يحفظ الرأس وما وعى»: أي ما جمع من الأعضاء:

العقل والبصر والسمع واللسان؛ قال الله تعالى: ↓



عليه أن يستعملها فيما يرضي الله تعالى؛ لأنها نعم عظيمة من الله فينبغي

اجتماعت له فميزه عن غيره من المخلوقات؛ فمن اللؤم والوقاحة أن يتقوى العبد بنعم ربّه على معصيته، وأن يستعمل آلاءه فيما يسخطه؛ وإلا فالواجب عليه تحاشه في هذه النعم الظاهرة والباطنة أن يستحي من ربه من أن يستعملها في معصيته، ويستحي كذلك من التقصير في شكرها فيدفعه ذلك الحباء إلى حفظ تلك الجوارح، فيستحي من ربه أن يقع في غيبة أو ينطق كذباً أو يسمع فجوراً أو فحشاً؛ كما لا ينظر إلى حرام ولا يقلب بصره فيما لا يحل له ﴿فُلْلَمُؤْمِنِينَ يَغْضُبُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ﴾، ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُبُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ﴾ [النور: ٣٠-٣١]؛ كما عليه أن يستحي من يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور من أن يطلع عليه وهو يفكر في معصية أو يخطط لفساد أو إفساد؛ فإذا حفظ الرأس وما فيه من الجوارح كان فعلاً

(١) الإسراء: (٣٦).

قد حرق الشرط الأول من حقيقة الحياة من الله.

٢٢ - «**وليحفظ البطن وما حوى**»: أي يحفظ بطنه وما في ذلك من حفظ الفرج عن الحرام؛ فيحفظ بطنه من أن يدخله طعام حرام أو مال حرام؛ فالبدن ينبع ويقوى من الطعام، والرب عز وجل لا يقبل من عبده أن يتقوى على طاعته بمطعم حرام ولا مشرب حرام؛ لأن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وذكر النبي ﷺ: «**الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب ... يا رب ... ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام**، وقد **غذى بالحرام؛ فأنى يستحباب لذلك**»<sup>(١)</sup>؛ لذلك ينبغي على المسلم أن يستحيي من الله أن يدخل في بطنه ما لا يحل، وأن يكتفي بالحلال الذي رزقه الله، وكذلك يبعد فرجه عن الحرام ويكتفي بما أحل الله له، والله عز وجل ما حرم شيئاً إلا وأحل شيئاً آخر مقابلة **«وَأَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا»** [القرآن: ٢٧٥]، كما حرم الله الزنى وأحل الزواج بل هو عمل يُثاب عليه «**وفي بُضع أحدكم صدقة**»<sup>(٢)</sup>.

٣ - «**وليذكر الموت والبلى**»؛ لأن كل نفس ذاتة الموت، فما بعد الحياة إلا الموت، ولن يبقى أحد من المخلوقات؛ بل سيفنى الجميع ويقى الله جل جلاله، وسنرجع وسنقف بين يديه تبارك وتعالى، قال ﷺ: «**أكثروا من ذكر هادم اللذات**»<sup>(٣)</sup>.

(١) مسلم (٨٥/٧).

(٢) مسلم (٧٧/٧).

(٣) النسائي (٣٠١/٤).

٤ - «وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ تَرَكَ زِينَةَ الدُّنْيَا»: قال تعالى: ﴿تُلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ [القصص: ٨٣] وقال: ﴿الْمَالُ وَالْبُنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا﴾ [الكهف: ٤٦]. وليس المراد من ترك زينة الدنيا أي تحريم ما أحل الله. ﴿فُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعَادَهُ وَالطَّيَّابَاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾ [الأعراف: ٣٢]؛ وإنما المذموم الانغماس فيها بحيث تلهيه عن طاعة الله والقيام بواجباته؛ فتكون فتنة له تملّك دينه وآخرته.

#### الحياة ومراتب العبودية:

تبين معنا أن الحياة من الله يكون باتباع أوامر الله واجتناب نواهيه ومراقبة الله في السر والعلن، وقد قال رسول الله ﷺ: «استحيي من الله تعالى كما تستحيي من الرجل الصالح من قومك»<sup>(١)</sup>، وهذا الحباء يسمى حباء العبودية الذي يصل بصاحبه إلى أعلى مراتب الدين، وهي مرتبة الإحسان التي يحس فيها العبد دائمًا بنظر الله إليه، وأنه يراه في كل حركاته وسكناته فيتزين لربه بالطاعات.

وهذا الحباء يجعله دائمًا يشعر بأن عبوديته قاصرة حقيرة أمام رب؛ لأنّه يعلم أن قدر ربه أعلى وأجل؛ قال ذو النون: «الحياة وجود الهيبة في القلب مع وحشة مما سبق منك إلى ربك»، وهذا يسمى أيضًا حباء الإحلال الذي منبعه معرفة الرب عزّ وجلّ وإدراك عظيم حقه ومشاهدته منه وآلائه، وهذا هو حقيقة نصب

(١) صحيح البخاري، أخرجه الطبراني في الكبير.

ومن هذا الحباء أيضًا: حباء الجنابة والذنب: ومثال ذلك ما ذكره ابن القيم في كتابه مدارج السالكين عندما فرَّ آدم هاربًا في الجنة، فقال الله تعالى له: «**أفراً مني؟**» فقال: لا، بل حباء منك.

وَمِنْ أَنْوَاعِ الْحَيَاةِ مِنْ اللَّهِ:

الحياة من نظر الله إليه في حالة لا تليق:

كالتعري؛ كما في حديث هز بن حكيم عندما سأله رسول الله ﷺ فقال: عوراتنا ما نأتي منها وما نذر؟ فقال: «احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك» قال: يا نبی الله، إذا كان أحدهنا حالياً؟ قال: «فالله أحق أن يستحب منه الناس»<sup>(١)</sup>.

ولذلك عقد الإمام البخاري بآغا سماع: «التعري عند الاغتسال والآلة ستكون أهلاً»

وقد ورد أن ابن عباس كان يغتسل وهو يرتدي ثوبًا خفيفاً  
حياءً من الله.

وكان أبو بكر الصديق رضي الله عنه يقول: «والله إني لأضع ثوبى على وجهى في الخلاء حياءً من الله».

وكان عثمان بن عفان لا يقيم صلبه عند الاغتسال حياءً من الله.

وجاء رجل إلى الحسين رضي الله عنه فقال له: أنا رجل عاص

(١) مسند الإمام أحمد (٦٢٤/٥).

قال الحسين: افعل خمسة، وافعل ما شئت:

قال الرجل: هات.

قال الحسين: لا تأكل من رزق الله وأذنب ما شئت.

قال الرجل: كيف، ومن أين أكل، وكل ما في الكون من رزقه.

قال الحسين: اخرج من أرض الله وأذنب ما شئت.

قال الرجل: هذه أعظم من تلك، فأين أسكن.

قال الحسين: اطلب موضعًا لا يراك الله فيه وأذنب ما شئت.

قال الرجل: كيف، ولا تخفي على الله خافية.

قال الحسين: إذا جاءك ملك الموت فادفعه عن نفسك وأذنب ما شئت.

فقال الرجل: هذا محال.

قال الحسين: إذا دخلت النار فلا تدخل فيها وأذنب ما شئت.

فقال الرجل: حسيبي حسيبي؛ لن يراني الله بعد اليوم في معصية أبداً.

ولقد بلغ الإيمان بأصحابه يستحيون من الله في التقصير في النوافل وكأنهم قد ضيعوا الفرائض؛ قال الفضيل بن عياض: «ادركت أقواماً يستحيون من الله في سواد الليل من طول المجيء». وقال يحيى بن معاذ: «من استحبني من الله مطيناً استحبني الله منه وهو مذنب» ... وهذا كلام يحتاج إلى شرح: أي من غلب عليه خلق الحياء من الله حتى في طاعته، استحببي الله أن يرى من يكرم عليه في حال يشينه عنده. وفي الواقع شاهد على ذلك: فإن

الرجل إذا اطلع على أحسن الناس به وأحبهم إليه وأجلهم عنده، وهو يفعل ما يشين أو ما يخونه فيه، فإنه يشعر عند ذلك بحياء عجيب حتى كأنه هو ذلك الجاني، وهذا غاية الكرم والمحبة؛ لأنه لو كان الجاني ليس له به صلة أو أنه لا يجعله، فإن الشعور الذي سيكون تجاهه المقت والبغض.

ثم قال يحيى بن معاذ: سبحان من يذنب عبده ويستحي منه.  
وقد قيل: «من استحيا من الله، استحيا الله منه».

ويجدر هنا أن ننبه إلى أن حياء الرب صفة من صفاته الثابتة بالكتاب والسنة وهي كسائر صفاته عز وجل لا تدركها الأفهام ولا تكيفها العقول، بل نؤمن بها من غير تكثير ولا تكيف، وحياء الله عز وجل صفة كمال، ومن لوازمه الكرم والفضل والجدود والحلال.

ففي الحديث: «إِنَّ اللَّهَ حَبِيْبُ كَرِيمٍ يَسْتَحِيْيِي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدِيهِ أَنْ يَرَدَّهُمَا صَفْرًا»<sup>(١)</sup>.

عجب شأن هذا العبد المسكين لا يستحيي من ربه وهو ينعم عليه أناء الليل والنهر مع فقره الشديد، والرب العظيم يستحيي من عبده مع غناه وعدم حاجته إليه.

## ٢ - الحباء من الملائكة:

من المعلوم أن الله قد جعل فينا ملائكة يتعاقبون علينا بالليل والنهر ... وهناك ملائكة يصاحبون أهل الطاعات مثل الخارج في

(١) فتح الباري (٤٢٨/١٢).

طلب العلم، والجتمعين على مجالس الذكر والزائر للمريض وغير ذلك.

وأيضاً ملائكة لا يفارقوننا؛ وهم الحفظة والكتبة ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ \* كِرَاماً كَاتِبِينَ﴾ [الانفطار: ١٠-١١]، ﴿أَمْ يَحْسِبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ﴾ [الزخرف: ٨٠]. إذن فعلينا أن نستحيي من الملائكة؛ وذلك بالبعد عن المعاصي والقبائح وإكرامهم عن مجالس الخنا وأقوال السوء والأفعال المذمومة المستقبحة.

### ٣- الحباء من الناس:

وهذا النوع من الحباء هو أساس مكارم الأخلاق ومنبع كل فضيلة؛ لأنه يترب عليه القول الطيب والفعل الحسن والعفة والنزاهة.

#### والحياء من الناس قسمان:

أ- هذا القسم أحسن الحباء وأكمله وأتمه؛ فإن صاحبه يستحيي من الناس جازماً بأنه لا يأتي هذا المنكر والفعل القبيح إلا خوفاً من الله تعالى أولاً، ثم اتقاء ملامة الناس وذمهم ثانياً، فهذا يأخذ أجر حياته كاملاً؛ لأنه استكمل الحياة من جميع جهاته؛ إذ ترتب عليه الكف عن القبائح التي لا يرضها الدين والشرع ويذمه عليها الخلق.

وهذا هو حقيقة موقف الصحابي الجليل حذيفة بين اليمان عندما أتى الجمعة فوجد الناس قد انصرفوا، فتنكب الطريق وقال: «لا خير فيمن لا يستحيي من الناس».

ب- أن يترك القبائح والرذائل حياءً من الناس، وإذا خلا من الناس لا يتحرج من فعلها، وهذا النوع من الناس عنده حياءً؛ ولكنَّ حياءه ناقص ضعيف يحتاج إلى علاج وتنذكير بعظمته ربه وجلاله، وأنه أحق أن يُستحيا منه؛ لأنَّه قادر المطلع الذي بيده ملائكة كل شيء، الذي أسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة، فكيف يليق به أن يأكل من رزقه ويعصيه، ويعيش في أرضه وملكته ولا يطاعيه، ويستعمل عطاياه فيما لا يرضيه؟! وعلى ذلك فإن هذا العبد لا يليق به أن يستحيي من الناس الذين لا يملكون له ضرًا ولا نفعًا لا في الدنيا ولا في الآخرة، ثم لا يستحيي من الله الرقيب عليه المتفضل عليه الذي ليس له غناء عنه.

أما الذي يجاهر بالمعاصي ولا يستحبى من الله ولا من الناس فهذا من شر ما منيت به الفضيلة وانتهكت به العفة؛ لأن المعاصي داء سريع الانتقال لا يلبث أن يسري في النفوس الضعيفة فيعم شر معصية المجاهر ويتفاقم خطبها، فشره على نفسه وعلى الناس عظيم، وخطره على الفضائل كبير، ومن المؤسف أن المجاهرة بالمعاصي التي سببها عدم الحباء من الله ولا من الناس قد فشت في زماننا.

فلا شاب ينجزر، ولا رجل تدركه الغيرة، ولا امرأة يغلب  
عليها الحباء فتحفظ وتنتسر؛ فقد كثر في المجتمع المسلم التبرج من  
النساء في الأسواق وفي الحدائق العامة وحتى في المساجد، بل حتى  
المسجد الحرام، تخرج المرأة كاشفة الوجه مبدية الزينة بكل جرأة  
وqhة، لم تجُل خالقاً ولم تستح من مخلوق. ولقد صدق الشاعر حين  
قال:

لحد الركبتين تشمّرنا بربك أي هنّر عبرينا  
كان الشوب ظل في صباح يزيد تقلصاً حيناً فحينما  
تطنين الرجال بلا شعور لأنك ربّما لا تشعريننا  
نعم؛ إنها لا تشعر؛ لا تشعر بمرآقبة الله واطلاعه عليها، لا  
تشعر بالخوف والرهبة من الله، لا تشعر بنظرات الرجال اللاهبة،  
ولا تشعر بما هي فيه من الغي والفتنة؛ فهي فعلاً امرأة بلا شعور.

#### ومن مظاهر عدم الحياء في مجتمع النساء:

تحدث المرأة بما يقع بينها وبين زوجها من الأمور الخاصة، وقد  
وصف النبي ﷺ من يفعل ذلك بشيطان أتى شيطاناً في الطريق  
والناس ينظرون.

ومن مظاهر ضعف الحياء لدى بعض النساء: تبسطهن  
بالتحدث مع الرجل الأجنبي مثل البائع، وتليلين القول له وترقيق  
الصوت من أجل أن يخفض لها في سعر البضاعة، ومثل هذه المرأة  
تذكرة بتقوى الله وتنبه إلى أنها مهما تضررت بغلاء السلعة فلن  
يعادل ضررها بذهب حيائها ودينها بتدلّلها على البائع لتحفظ  
عليها بعض مالها.

ومن مظاهر قلة حياء النساء في هذا الزمان تشبههن بالرجال  
في اللباس وقصات الشعر والمشية والحركة، وهذا فعل مستقبح تأباه  
الفطرة السليمة والذوق والحياء وحرمه الشرع ونهى عنه، والمظاهر  
في ذلك كثيرة؛ نسأل الله العافية والسلامة مما يفعله السفهاء  
والسفهيات؛ لأنه إذا انتهكت المحارم وغابت الشهورات وضاع  
الحياء فإنه عيش وحال مؤذن بعقوبة وسخط من الله، والنبي ﷺ

حين سُئل: أهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الحبّ»<sup>(١)</sup>، والخبث: كل معصية عصى الله بها.

ومن المشاهد المؤسفة التي فشت في وسط النساء هذه الأيام: ظاهرة النساء الكاسيات العاريات، أو النساء شبه العاريات وذلك بليس الملابس شديدة الضيق اللاصقة، أو الملابس المفتوحة من الأعلى والأسفل حتى وصلت إلى حدود العورات المغلظة فلم يراغوا دينًا ولا حياء ولا مروءة. والله إن المؤمن حين يرى أمثال هؤلاء النساء يقشعر بدنه حياء من الله وحياء من الناس ولكن ماذا نقول لأمثال هؤلاء النساء؟! وماذا نملك لهن وقد نزع الحياة من قلوبهن وقابلن الناس بوجه وفاح، كما قال الشاعر:

إذا رزق الفتى وجهًا وفاحاً تقلب في الأمور كما يشاء  
فما لك في معايبة الذي لا حياء لوجهه إلا العناء

#### ٤ - الحياء من النفس:

وهو حياء النفوس العزيزة من أن ترضى لنفسها بالنقص أو تقنع بالدون، ويكون هذا الحياء بالعفة وصيانة الخلوات وحسن السريرة؛ فيجد العبد المؤمن نفسه تستحي من نفسه حتى وكأن له نفسين تستحي إحداهما من الأخرى، وهذا أكمل الحياة؛ فإن العبد إذا استحيى من نفسه فهو بأن يستحيي من غيره أجرد.

يقول أحد العلماء: «من عمل في السر عملاً يستحيي منه في العلانية فليس لنفسه عنده قدر». 

---

(١) البخاري (٢٨/٧)، مسلم (٤/٨).

والحقيقة أن هناك نفساً أماره بالسوء تأمر صاحبها بالقبائح؛ قال تعالى على لسان امرأة العزيز: **﴿وَمَا أَبْرَئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبَّيْ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾** [يوسف: ٥٣]، والنفس الثانية هي النفس الأمارة بالخير الناهية عن القبائح؛ وهي النفس المطمئنة.

قال تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ \* ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً \* فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَادْخُلِي جَنَّتِي﴾** [الفجر: ٣٠-٢٧]. إذن فعلينا أن نجاهد أنفسنا فلا نجعلها تفكك في الحرام ولا تعمله، حتى تكون من النفوس المطمئنة التي تبشر بمحنة عرضها السموات والأرض.

يقول تعالى: **﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبْلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾** [العنكبوت: ٦٩].

نَسْأَلُ اللَّهِ الْعَزِيزَ الْقَدِيرَ ذَا الْعَرْشِ الْمَجِيدِ أَنْ يَعْصِمَنَا مِنْ قَبَائِنَا، وَأَنْ يَسْتَرْ عُورَاتِنَا وَيَغْفِرْ زَلَاتِنَا وَيَقِنَّا شَرُورَ أَنفُسِنَا وَشَرَ الشَّيْطَانِ وَشَرِّكَهُ؛ اللَّهُمَّ إِنَا نَعُوذُ بِكَ مِنْ مَضَالِّاتِ الْفَتْنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ؛ سَبِّحْنَاكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ.

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

أميساء بنت راشد الرويشد

المشرفة العامة على موقع آسية الإلكترونوي ومركز آسية  
للاستشارات

هاتف: ٩٢٠٠٠١٩٢

ص.ب ٤٠٧١٣ الرياض ١١٥١١

البريد الإلكتروني: asma@asyeh.com

## الفهــرس

|                                                |    |
|------------------------------------------------|----|
| المقدمة .....                                  | ٥  |
| ما الحباء وما حقيقته؟ .....                    | ٥  |
| حياة أم ضعف إيمان؟ .....                       | ٨  |
| وينقسم الحباء من حيث الأصل إلى قسمين: .....    | ١٠ |
| والحياة أنواع: .....                           | ١١ |
| ومن أنواع الحياة من الله: .....                | ١٦ |
| الحياة من نظر الله إليه في حالة لا تليق: ..... | ١٦ |
| ٢ - الحياة من الملائكة: .....                  | ١٨ |
| ٣ - الحياة من الناس: .....                     | ١٩ |
| والحياة من الناس قسمان: .....                  | ١٩ |
| ومن مظاهر عدم الحياة في مجتمع النساء: .....    | ٢١ |
| ٤ - الحياة من النفس: .....                     | ٢٢ |
| الفهــرس .....                                 | ٢٥ |

\* \* \* \*